





< fan,

/94

CUADERNOS DE ORIENTACION POLITICA

LAS IDEAS POLITICAS
MODERNAS

EL LIBERALISMO

GONZALO TORRENTE BALLESTER

BARCELONA
MCMXXXIX




Griricas R, Sor:m, B. A. — 309




LAS IDEAS POLITICAS MODERNAS
&L LITSBIE ROA LS MO

EL liberalismo es una doctrina politica que representa la
sistematizacion de un complejo de ideas que tuvieron su
primer desarrollo en la historia inglesa, surgidas en profunda
conexion con el cardcter y la vida de este pueblo Posterior-
mente, el liberalismo lleg6 a ser una doctrina no sélo europea,
8ino mundlal & cuyas ultlmas jornadas asistimos.

Suele sefialarse la Carta Magna inglesa como fuente
mas remota del liberalismo politico. Asi es en efecto : pero
sin que la Carta Magnda sea en si una ley liberal. T.a Carta
Magna pertenece a la serie de franquicias, privilegios y exen-
ciones que en la Kdad Media otorgaban los reyes de grado o
por fuerza. Iia Carta Magna fué la de mayor fortuna, pues
no solo persistié en el tiempo, sino que ‘sufrié modificaciones
posteriores tan importantes, que puede considerarse como el
nucleo central de la legislacién y del Estado ingleses.

El liberalismo nacié de la Carta Magna a través de un pro-
ceso histérico complejo. Pero el liberalismo inglés es muy
- diferente en su teorfa y en sus resultados del liberalismo eu-
ropeo o americano. En éstos influyeron diversos sistemas e
‘ideas diversas.

En primer lugar, la idea humanista y renacentista de la
libertad individual, que acabd estiméndose como libertad
frente al Estado y frente al Principe. En segundo lugar, la
tesis filosofica de la soberanfa popular, nacida en los medios
eclesidsticos, con ocasion de la lucha del Papado contra el
poder civil en el siglo xvi. En tercer lugar, el entusiasmo que
ciertos pensadores europeos sintieron por las excelencias del
régimen inglés, ofreciéndolas como modelo y espejo a los



LY el

aténitos europeos. Por iltimo, coincidieron en el proceso alu-
dido ciertas ideas proclamadoras de derechos naturales en el
individuo, a través de dos caminos : uno, las tesis rusonianas,
verdadero meollo de la doctrina politica revolucionaria fran-
cesa ; el otro, la Constitucién de la recién nacida Republica
de los Estados Unidos de América del Norte.

Esta sencilla exposicién del liberalismo como doctrina
politica y como hecho histérico, comprenderd los puntos si-
guientes ;

a). La Carta Magna inglesa.

b). La tesis de la Soberania popular.

¢). La tesis del derecho natural,

d). Montesquien.

e). Rousseau.

f). La Constitucién americana.

g). El liberalismo politico y la Revolucién francesa.
h). El liberalismo econémico y la revolucién industrial.
i). Algunas ideas de JOSE ANTONIO enjuiciando el

liberalismo como fenémeno general.




a) LA CARTA MAGNA: INGLESA

A Magna Charta Tiibertatum fué concedida a los barones
ingleses el 5 de Junio de 1215 por el rey Juan sin Tie-
rra, y confirmada en su redaccion difinitiva por el rey Enri-
que III en 1225. Ademds de fijar ciertas normas de derecho
privado relativas a la familia, a los bienes, a la sucesién, ete.,
garantiza la libertad individual de los subdifos frente al rey,
estableciendo que ningun individuo puede ser arrestado, de-
tenido o castigado en su persona o en sus bienes, sin un jui-
cio de sus Pares y segun la ley de su pais. Asegura, ademis,
la libertad de comercio ; confirma los privilegios de diversas
ciudades, y establece que no se podrin otorgar subsidios al
rey sino a través del Parlamento.

La consecuencia mds importante de la Carta Magna en
" el orden de las instituciones politicas es el Parlamento in-
glés, para el cual sirvio de modelo el convocado en 1265 por
Simén de Monfort, en el cual estaban representados no sdlo
la nobleza y el clero, sino también las ciudades y villas. A
partir del Parlamento de 1295, el Parlamento inglés tuvo ca-
rdcter de Asamblea Nacional.

El papel del Parlamento en la vida politica inglesa fué el
de limitar el poder de la Corona. Esto lo hizo chocar con la
politica de tendencias absolutistas de los reyes de la Casa de
Hstuardo. Tia guerra civil, que terminé con la dictadura re-
publicana de Cromwell, fué una guerra entre el Parlamento
y la Corona. Tedrico del absolutismo en este tiempo fué el
escocés Roberto Filmer, el cual, inspirado en la creencia
tradicional y legendaria de que los jefes de los clanes esco-
ceses recibian su autoridad del hecho de ser descendientes di-
rectos de Addn, escribié un libro titulado «El Patriarca», en
el cual defendia la tesis del poder absoluto de los monarcas



il sl

por proceder directamente del Cabeza del género humano.
Tomds Hobbes fué también defensor del absolutismo, pero
basdndose en otras ideas que se expondrin mds adelante.

Repuesta la forma mondrquica en Inglaterra, el rey
Guillermo IIT de Orange pacté con el Parlamento una
Constitucién, ultimo grado del desarrollo de la Carta Magna,
en virtud de la cual se establecian definitivamente las pre-
rrogativas del Parlamento frente a la Corona, las limitaciones
de ésta, y el sistema equilibrado de los Poderes. Con esto no
se llegé en modo alguno a la soberania popular que, a fines
del siglo diez y ocho, intenté establecer en Europa la Revolu-
cién Francesa. Lo que si se alcanzé fué entregar los destinos
de Inglaterra a la oligarquia que la gobierna, abdicando el Es-
tado de su papel de conductor del destino histérico de La
Unién.

b) LA TESIS DE LA SOBERANIA POPULAR

Sus origenes pueden encontrarse en los filésofos catdlicos
medievales ; pero su formulacién precisa se debié a la revolu-
cién producida en las ideas por el Concilio de Trento y la
Contrarreforma. La tesis de la Soberanfa Popular se enlaza
con log dos problemas siguientes : el derecho que asistia al
Papado a deponer a los Principes, y la obligacién ‘de los
gibditos a obedecer a éstos, en caso de tiranfa.

El jesuita espafiol Francisco Sudrez, en su obra «De Lie-
gibus», se plantea el problema del origen del poder : el poder
nace cuando las familias, agrupadas originariamente bajo la
autoridad del paterfamilias, al multiplicarse, sienten la nece-
sidad de constituir una comunidad perfecta bajo una potes-
tad de orden superior, que es la potestad politica. Esta po-
testad no corresponde a una sola persona concreta, porque la
naturaleza hace a todos los hombres iguales, sino en la colee-
tividad humana : es una ley de la naturaleza que hace que el
hombre se determine a asociarse y a obedecer a la autoridad
que nace de la asociacién. Para Sudrez, la naturaieza de esta
asociacién no es necesaria, sino contingente, y depende sus-
tancialmente de la accién divina que crea y dirige la naturale-




=
za. La autoridad, pues, es una emanacion indirecta de Dios,
de lo cual se deduce implicitamente la supremacia del orden
religioso sobre el politico. Al colocar:en consecuencia el HEs-
tado bajo la autoridad de la Iglesia, disminuye la autoridad
del soberano en el campo del Estado, haciéndolo depositario
de un poder que pertenece directamente al pueblo, y conce-
diendo al Pontifice el derecho de ingerirse en los negocios del
Estado. Lias consecuencias que nacen de esta posicion del
soberano frente al pueblo y frente a la Iglesia, son muy im-
portantes : la. transgresion de ciertas condiciones del con-
trato estipulado entre el soberano y el pueblo significa la
pérdida de legitimidad del poder, que se transforma en fti-
rania, y que, por lo tanto, pierde derecho a gobernar.

«Bl principio de la soberanfa popular —comentaba Spa-
venta en 1855— no hacfa mucho dafio en el siglo xv1, y los
que lo predicaban no tenian razén de temer que el despotlsmo
eclesidstico pudiese correr algin peligro; pero al reducir la
autoridad del rey a muy poca cosa, prepamha un terreno fe-
cundo para la revolucién.»

Fsta misma tesis del derecho natural, sostenida también
por Belarmino, cardenal de la Iglesia Romana, fué recogida
por otro jesuita espanol, el padre Mariana en su obra «De
Rege et Regis Institutione». Tl padre Mariana resuelve todas
las cuestiones en lag cuales pueda existir duda entre el Prin-
cipe v el pueblo, a favor de este 1iltimo. Su fundamento es lo
que él llama el cestado natural», e%pecle de edad de oro muy
semejante a la que siglo y medio més tarde describird Rous-
seau. El estado originario de los hombres nos lo presenta, no
corrompidos atn por los vicios de la civilizacién, sino todo
virtud y felicidad, reinando la ignaldad perfecta : mulh. men-
dacia, nulli potentiores, quornm salutare limina, quibus as-
sentari opus haberent ; nulli ambitus, nulli belli fragores
quietam vitam corum hominum sollicitabant». Pero pot;mdos
los hombres por la avidez, cesa el estado natural y comienzan
nuevas condiciones de mda entonces los hombres, ni libres
ni icuales, se constifuyen en sociedad, ellg:éndoqe un jefe,
¥ dando asf origen al derecho humano, frufo del miedo y de
la. fragilidad. Pasado el tiempo, los principes, dominados de
la ambicién de poder, comienzan a conquistar otros pueblos
? a oprimir los suyos, opresion que significa la pérdida del
egitimo derecho al poder, ya que el puel':lo no eligié jefe
para ser oprimido : en este caso el pueblo tiene derecho a su-




gl Ty

blevarse y a expulsar por la fuerza al que abusa del poder
politico recibido.

Lias mismas consideraciones hechas a la teorfa de Sudrez
se le pueden hacer al padre Mariana : desde nuestro punto
de vista nacional-sindicalista, consideramos como tirdnico al
poder que no estd referido al cumplimiento de un destino his-
torico. «lia idea del destino, justificador de la existencia de
una construccién (Estado o sistema), llend la época mds alta
de que ha gozado Furopa : el siglo xuI, el siglo de Santo
Tomds. Y nacié en mentes de frailes. Lios frailes se encararon
con el poder de los reyes, y les negaron ese poder en tanto
no estuviera justificado por el cumplimiento de un gran fin :
el bien de los stibditos.» Tndudablemente, prescindiendo de
que su idea del estado natural sea equivocada, es ésta la idea
central del padre Mariana, con la cual, siguiendo a José An-
tonio (de quien son las palabras transcritas); estamos de
acuerdo. Pero no se puede negar el hecho histérico induda-
ble de que la teorfa de la rebelién del padre Mariana pudo
haber influido, y de hecho influyé, en la formacién de una
conciencia subversiva del pueblo frente al Principe y frente
al Estado, que caracteriza la revolucién liberal.

¢) LA TESIS DEL DERECHO NATURAL

s

Esta doctrina expuesta atribuye al Estado un poder divi-
no, aunque indirecto. La doctrina del Estado fué seculari-
zada por Bodino, Althusius, Grocio y Hobbes, fundindola
en la razon y en la naturaleza : de una manera general, estos
autores atribuyen al pueblo derechos politicos naturales, y
hacen derivar el poder estatal de un contrato entre el sobe-
rano y el pueblo. i

1 més importante de todos, desde nuestro punto de vis-
ta, es Tomds Hobbes.

. Coineidi6 su vida con la época mds revuelta de la historia
inglesa del siglo xviI, y acaso sea ésta la razén explicativa,
de su pesimismo fundamental : de Hobbes es la famosa frase
«el hombre es un lobo para el hombre», Su libro fundamental
se lama «El Leviathan». En ¢l defiende el principio de que




R g

el hombre nace con derechos politicos naturales; pero no
cree que el estado primitivo sea un parafso al modo de Ma-
riana o al modo de Rousseau, La fuerza y la astucia caracte-
rizan la conducta del hombre para con sus semejantes en este
periodo. Pero la razén, de que todos estin provistos, le con-
ducen con fines egoistas y buscando ventajas personales y
medios mejores para la propia conservacién, a buscar una auto-
ridad que haga posible la vida en comin ; a esta autoridad hace
entrega el individuo de la propia libertad, del propio derecho
natural originario, en la suposicién de que todos los demiis
hardn lo mismo, de tal modo que vengan a concentrarse en
un solo poder. Este primer pacto social constituye el origen
del poder supremo, al cual, desde el momento en que se le
han cedido todos los derechos singulares, es necesario prestar
obediencia absoluta : su voluntad es la ley, indiscutible para
todos. Limitar el poder del Estado es absurdo, porque hmi-
tarlo significa dividirlo, y dividirlo significa destruirlo. De
esta manera se constituye Hobbes en defensor de la monar-
quia absoluta de los Estuardos. De sus tesis, permanecerdn
las del derecho natural y del pacto social, llegando hasta

Rousseau (a través de Locke), pero convertidas en funda-

mento de lo mds opuesto al Estado absolutista.

La restauracién de la corona en Inglaterra y el entrona-
miento de una dinastia extranjera, significé la desaparieidén
definitiva del tipo de Estado defendido por Hobbes, y la ins-
titucion de la monarquia liberal: Esta nueva etapa tuvo tam-
bién su teorizante, Liocke, cuya influencia en el pensamiento
politico europeo fué extraordinaria.

Su libro fundamental se titula «Dos tratados sobre el
Gobierno». Hs un libro dirigido contra la doctrina de Filmer,
ya expuesta ; y en la polémica y discusién consume la pri-
mera parte. Iia segunda es para nosotros mds interesante.
Después de haber distinguido el poder politico del que el
padre tiene sobre los hijos, el maestro sobre los aprendices,
y el sefior sobre los esclavos, Locke encuentra la esencia de
aquél en la facultad que sblo a él compete de dar leyes. Kl
Estado tiene su origen, como el derecho natural ha ensefiado,
en un libre acuerdo social ; pero las condiciones naturales
del hombre preestatal no pudieron ser, como Hobbes pre-
tendia, un estado de guerra necesaria ; el pacto se debe a la
necesidad de buscar una mejor garantia y una tutela para el
gjercicio del derecho natural y de la libertad de cada uno.




ALy AL

Sostiene Locke que para garantizar mejor esta libertad y el
ejercicio de estos derechos, el poder del Hstado debe dividirse
en poderes menores, como manera de preservar automitiea-
mente a la sociedad de los abusos de un poder tinico y absolu-
to. Distingue Tocke el poder legislativo del ejecutivo, y aun
habla de un tercer poder —el confederativo— que se refiere a
las relaciones de los Hstados entre si. El mds importante de
todos es el legislativo, que reside en el Parlamento.

La mayor parte de log elementos que mds adelante vere-
mos en el liberalismo de accién, se encuentran ya en las
teorias de T.ocke que acabamos de exponer someramente,
pero desarrolladas hasta las ultimas consecuencias.

" : d) MONTESQUIEU

La moda trajo para los intelectuales del siglo xvIi1 enropeo
una profunda atencién por las formas politicas constitucio-
nales de Inglaterra. El barén de Montesquieu, escrifor poli-
tico francés, produce el primer tratado ordenado y sistemdtico
de politica del siglo xviir. Se titula «Del espiritu de lag leyes».
No podemos decir que se trate de un miembro de la escuela
del derecho natural; mis bien pertenece a lo que mds ade-
lante se denomind escuela histérica.

La parte mds importante de su obra es la que se refiere
al valor de la libertad y a la teorfa de la divisién de poderes
como garantfa necesaria de aquélla. Anade ademds Montes-
quien la tesis de la influencia de las condiciones naturales
y del cardicter de un pueblo en sus leyes civiles y politicas.

Lia preocupacién fundamental de Montesauien fué Ilegar
a establecer una organizacién gubernamental que garanti-
zara mejor la libertad politica. Este ideal sélo se alcanza
cuando se consigue una seguridad de proteccién frente a los
caprichos de los individuos ; e implica ante todo la sumisién
a la ley mds que la sumisién al poder de nna voluntad humana.
Sdlo es posible la libertad cuando se limitan los poderes gu-
bernamentales. T.a mejor garantia de la libertad y la salva-
guardia mis conveniente frente a posibles tiranfas politicas,
se encuentran, segin Montesquieu, en una separacién de los




— 11 — 3

poderes ejecutivo, legislativo, y judicial, tal como se imagi-
naba que existia en Inglaterra. Kl ejercicio de cada poder
debe correr a cargo de un drgano peculiar mediante el esta-
blecimiento de un sistéma de frenos y balanzas. Lia separacién
de los poderes legislativo y ejecutivo ofrece una importancia
singular. Debe preservarse asimismo al derecho penal y pro-
cesal de cuantos abusos puedan conducir a la injusticia.

Lsa influencia de Montesquieu sobre la politica francesa
ge ‘ejercid indirectamente a través de la Constitucién ameri-
cana, vy desde. Francia irradié a toda FEuropa,,siendo reco-
gida su teorfa de la division de poderes en todas las consti-
tuciones liberales europeas. Después de cien afios de expe-
« riencia historica, la conveniencia de la division de poderes
es muy discutida, v se tiende a todo lo contrario.

e) ROUSSEAU

Pocos hombres han tenido una mayor influencia politica
que Juan Jacobo Rousseau, literato y fildsofo francés del si-
glo xviti. Es el precursor mds caracterizado del Romanticis-
mo, tanto politico como literario : nacido en el siglo de la ra-
zon su tesis filoséfica es sentimental, y en este contraste se
basa, no sdlo su éxito personal en aquella sociedad decadente
entregada a un pastoralismo ficticio, sino también el de sus
obras literarias y filosoficas a lo largo de un siglo de cultura
enropea. ]

- De Juan Jacobo Rousseau s—cuya vida inmoral nos cuenta
¢l mismo en sus Confesiones— se han hecho los mayores elo-
giog ; hoy, sin embargo, ha llegado para ¢l la época de los
‘denuestos mayores. Acaso hayamos alcanzado en nuestra
critica al estado de espiritu semejante al de Voltaire cuando
eseribfa a Rousseau acusdndole recibo de su «Discurso sobre
la desigualdad de las condiciones humanas» : «No se ha em-
pleado jamids tanto  ingenio en querer volvernos bestias; da
canas de andar a cuatro patas cuando se lee vuestra obra».
Voltaire, al eseribir esto, se hallaba indudablemente en la
buena linea de la razdn : el cerebro que escondia bajo la em-
polvada peluca no podia sentir el menor entusiasmo por los




o et

adorables salvajes equimicamente puros» defendidos por Rous-
seau y ofrecidos como modelo a la sociedad excesivamente
racionalizada del siglo xvrIr.

La obra més impottante de Rousseaun —el «Contrato so-
cial— fué publicada en Francia cuando ya en Inglaterra
David Hume habia légicamente destruido la tesis del Con-
trato. '

Parte la teorfa de Rousseau del supuesto de un estado de
naturaleza anterior a la sociedad, en donde viven los hom-
bres en un plano de igualdad, contentos, satisfechos, y bastdn-
dose a sf mismos. Tua piedad, el propio interés, no la razén,
determinan su conducta. Los males aparecen con el progreso
de la civilizacién, La divisién del frabajo como resultado
del desarrollo de las artes, y la aparicion de la propiedad pti-
vada, crean distinciones entre ricos ¥ pobres que rompen la
felicidad natural de los hombres y originan el establecimiento
de la sociedad civil. Profesa Rousseau un verdadero odio por
la razén, de la cual cree que es el resultado de la vida artifi-
cial del hombre en la sociedad organizada, y a cuyo desarrollo
atribuye consecuencias verdaderamente lamentables. Su ideal
es «el noble salvaje». El Estado es un mal que las desigual-
dades entre los hombres convierten en necesario.

Se crea, pues, la sociedad politica mediante un pacto social,
porque -sélo puede justificarse la autoridad Y conservar la
libertad por el acuerdo y_el consentimiento. Cada individuo
cede a la comunidad sus derechos naturales ; de esta manera
se establece una organizacién politica con voluntad propia,
distinta de los miembros que la integran. Dentro del Bstado
cada individuo posee una parte igual e inalienable de Ia sobe-
ranfa. Kl contrato tiene cardcter social, no gubernamental.
Lia soberanfa del pueblo es absoluta, pero los individuos con-
servan después del pacto sus derechog inalienables.

La voluntad general se origina de la fusién de las volun-
tades individuales de cuantos resignan sus derechos y poderes
en el seno de la comunidad. Tl consentimiento del pueblo al
pacto tiene que ser uninime. Una vez acordado, la voluntad
de la mayorfa representa la voluntad general ; la minoria
tiene que estar siempre equivocada : cuando sufre una derrots,
debe someterse a la mayoria, y asf —razona Rousseau— debe
sentirse mis libre que persistiendo en su opinién.

Las leyes son los actos de la voluntad de la mayoria, y




S - — T

_—

tienen por objeto el interés general. El gobierno se limita a
poner en prdctica los acuerdos de la voluntad general. i
La expresion de la voluntad popular es la Asamblea del
pueblo soberano ; a ella correspond: no sélo la funcién legis-
lativa, sino la revisién constitucional. (Este principio de la
revision constitucional, periddicamente aplicado, lo recogid
Jefferson, que lo introdujo en la Constitucién americana).

Segtin este criterio ruSoniano bien pronto hecho ley en las
constituciones europeas, la mayoria —que pricficamente se
convierte en la mayoria de un Parlamenfo, gobernada por
profesionales de la politica— tiene en su poder hasta la exis-
tencia de los Fstados como tales.

Por considerarla del mayor interés transcribimos aqui la
opinién de José Antonio Primo de Rivera sobre Rousseau y
sus docetrinas tal como la expuso en la conferencia que, con el
titulo «Ante una encrucijada en la historia politica y econd-
mica del mundo» pronuneid en el Circulo Mercantil madri-
lefio, v en el discurso fundacional de la Falange,

Dice asi José Antonio :

«Bl filésofo ginebrino es un hombre enfermizo, delicado,
srefinado ; es un filésofo al que, como dice Spengler que acon-
»tece a todos los romdnticos —y éste era un precursor ya di-
srecto del Romanticismo—, fatiga el sentirse viviendo en una
»sociedad demasido sana, demasiado viril, demasiado robusta.
»Le acongoja la pesadumbre de esa sociedad ya tan formada,
»y siente como el apremio de ansentarse, de volver a la natura-
vleza, de liberarse de la disciplina, de la armonia, de la norma.

» Hsta angustia de la nuturaleza es como la nota constante
»de todos sus escritos : la vuelta a la libertad. El mds famoso
»de sus libros, el libro que va a influir durante todo el siglo XIx
»y que va a venir a desenlazarse casi ya en nuestros dias,
»no empieza exactamente, como habéis leido en muchas par-
tes, pero si casi empieza en una frase que es casi un suspi-
»ro. Dice : «Kl hombre nace libre y por doquiera se encuen-
»tra encadenado...» (Conferencia del Circulo Mercantil).

»Cuando en marzo de 1762... Juan Jacobo Rousseau pu-
»blicd el «Contrato social», dejé de ser la verdad politica una
»entidad permanente. Antes, en otras épocas mais profundas,
»los estados, que eran ejecutores de misiones histéricas, te-
»nian inscritas sobre sus frentes, y aun sobre los astros, la
vjusticia y la verdad. Juan Jacobo Rousseau vino a decirnos
»que la justicia y la verdad no eran categorias permanentes




A R

»de razén, sino que eran en cada instante, decisiones de vo-
»luntad.

»Juan Jacobo Rousseau suponia que el conjunto de los
»que vivimos en un pueblo tiene un alma superior, de jerar-
»quia diferente a cada una de nuestras almas, y que ese yo
vsuperior estd dotado de una voluntad infalible, capaz de de-
»finir en cada instante lo justo y lo injusto, el bien y el mal.
»Y como esa voluntad colectiva, esa voluntad soberana, sélo
»Se expresa por medio del sufragio... venia a resultar que el
»sufragio, esa farsa de las papeletas entradas en una urna de
»eristal, tenfa la virtud de decirnos en cada instante si Dios
»existia o no existia, si la verdad era la verdad o no era la ver-
»dad, si la patria debia permanecer o si era mejor que, en un
»momento dado, se suicidase.»

Hasta aqul José Antonio. Puede afiadirse que en sus ul-
timos afios, la voluntad popular, en la decadencia del régimen,
habia llegado a conclusiones verdaderamente pintoreseas: en
Hspana tenemos buena prueba de ello. Ya no se trataba de
defender la forma de gobierno que «el pueblo se habia dado
libremente a si mismo». Aqui hemos visto gobiernos cuya
misiéon principal consistia en proteger las diversiones de la
masa que, como la quemsa de iglesias y conventos, habia
elegido también libremente.

f) LA CGONSTITUCION AMERICANA

En la tltima mitad del siglo XviII acontecieron cosas nota-
bles en las colonias que los emigrantes ingleses habian fundado
en las costas orientales de Norteamérica. Viviase alli holga-
damente, en un amplio régimen de libertad y tolerancia. Los
colonos americanos apenas tenian deberes que cumplir para
con la metrépoli. BEsta, naturalmente, los protegfa, y puestos
en el caso, se enzarzaria en una guerra por ellos, como eumple
a los deberes de toda metrépoli. Para la defensa de estas co-
lonias, se sostenia un pequefio ejéreito. En un momento
dado, se pretendid que este ejército fuera sostenido por aqgue-
llos mismos a quienes defendia, para lo cual hubo que arbi-
trar unos impuestos. Tuas colonias eran florecientes y ricas ;
los impuestos nada exagerados. Pero los yanquis estimaron
que era aquello un atentado contra sus dereches (no hablaban



fhci e s

para nada de sus deberes), y se enzarzaron en una guerra
conftra la metrépoli. Lia guerra terminé bien para los suble-
vados, y en ella fiene su origen el mds monstruoso Hstado
que se recuerda : los Estados Unidos de Norteamérica.

Creciera en tierras norfeamericanas un grupito de comer-
ciantes ilustrados y de labradores leidos que fueron las cabezas
intelectuales de la Independencia. Todos ellos habian recogido
la tesis del derecho natural, y en ella asentaron su pretensién
de negarse a pagar los impuestos. El abogado de Boston
James Oftis, en un folleto titulado «Afirmacién y prueba de
la legitimidad de las colonias inglesas», escribe: «Puede
bien suceder que llegue un gnomento en que el Parlamento
declare nula toda Carta americana ; pero esto no puede nunca
implicar que queden menoscabados los derechos de los eolo-
nos como hombres y como ciudadanos, derechos que tienen
por la Naturaleza y que son inseparables de su persona. Aun-
que desaparezcan todas las Cartas, esos derechos permanece-
rdn ineélumes hasta el fin del mundon.

Afirmaciones basadas en idéntico espiritu se eseribieron
poco tiempo después en la «Declaracidén de Independencia de
los Fistados Unidos de Américar, debida a las plumas inspi-
radas de los patricios y masones americanos Tomds Jefferson,
Benjamin Franklin y John Adams :

«Consideramos como evidentes por si mismas las siguien-
tes verdades : que todos los hombres han sido ereados 1gua-
les ; que han sido provistos por su Creador de ciertos derechos
innatos e inalienables, entre los cuales se hallan la vida, la
libertad, y el fomento de la felicidad ; que para asegurar estos
derechos se han constituido gobiernos entre los hombres, go-
biernos que derivan sus poderes legftimos del consentimiento
otorgado por los gobernados; que cuando una forma de go-
bierno es perjudicial para estos fines, el pueblo tiene derecho
a cambiarla o a abolirla, y a establecer un nuevo gobierno
que se base en principios tales, y organice su poder en forma
tal, que resulte la mds apropiada para procurar su seguridad
y felicidad.» _ ik

Toda esta literatura filoséfica no tenfa nada que ver con
el motivo real de la Independencia. i

Conseguida ésta, hubo largos dimes y diretes para legar
a un acuerdo de los diversos Estados acerca de la Constitu-
cién ; una vez proclamada, no fué muy bien recibida,por los
inteligentes, y John Quiney Adams afirmé mds tarde que ha-




}

o . e e Mhbube s o L A T i

bia sido arrancada por la necesidad a un pueblo que la repug-
naba. Sin embargo, la- Constitucién americana constituyd el
desiderdtum de los ingenuos liberales europeos.

Lia Constitucidn americana hizo posible la formacién de
ese Estado yanqui supercapitalista y superimperialista, donde
el hombre no pasa de ser hombre-masa, donde ha perdido su
dignidad esclavizado por una civilizacién materialista y ma-
quinista, donde las mayores aberraciones espirituales e inte-
lectuales tienen su elima propicio ; ese Estado, que en nom-
bre, no de una elevada empresa universal, sino de una poli-
tica economica que sélo a €l conviene, amenaza la indepen-
dencia y la existencia misma de las restantes naciones ame-
ricanas, después de haber provocado en ellas las mds crueles
e inexplicables guerras, sélo por la disputa de unos campos
mineros o de unos pozos de petréleo.

La extraordinaria Constitucidn americana, realmente im-
portante en la historia politica moderna, fué la celestina de
ciento cincuenta anos de ignominiosa historia de América.

¢) EL LIBERALISMO POLITICO Y LA REVOLUCION
FRANCESA

Tl proceso ideoldgico que, partiendo de las ideas de liber-
tad natural profesadas por el humanismo y de las ideas de
libre examen preconizadas por la Reforma, culminan en el
sistema de Juan Jacobo, al desembocar en consecuencias
pricticas, da lugar a uno de los hechos mis importantes de la .
historia moderna : la Revolucién Francesa.

La Revolucién Francesa ha sido elogiosamente considera-
da y también ha sido denigrada. Hoy es posible, gracias a los
ultimos estudios histéricos, poner las cosas en su punto; y si
bien su valoracién estard siempre a merced de opiniones per-
sonales, puede por lo menos precisarse cudles fueron con exac-
titud sus causas; esto es de gran importancia, sobre todo
frente a la interpretacién marxista que la atribuye a motivos
puramente econémicos. ;

Fn primer lugar es inexacto que el pafs francés padeciera
de hambre en los tiltimos afios de la monarquia de Luis XVI ;



UL el

como dice un autor moderno «alli se vivia mejor y vivia mds
gente que en otras partes». Lia indigencia econdmica alcanza-
ba solamente al proletariado de Paris y de otras grandes ciu-
dades ; pero de ninguna maners al frabajador en general, y
menos al campesino, que, pese a la supervivencia de algunas
instituciones feudales, vivia bien.

En cambio, la institucién fundamental, la monalquza ha-
bia llegado a una debilidad extrema, y las clases dirigentes,
clero y nobleza, estaban absolutamente desprestigiadas y pa-
decian profunda depravacion ; habian comenzado por aceptar
como buenas las ideas corrientes en el siglo, sin darse cuenta
que la consecuencia inmediata de esas ideas era la desapari-
cion de clero y nobleza como clases fundamentales. Frente
a ellas se alzaba la tercera clase, la burguesia, rica e ilustrada,
pero con menos derechos politicos. Lia burguesia queria para
si el gobierno de la nacién, pero no se habia pensado ni en
la revolucion ni en la republica. Probablemente de no ocurrir
la: muerte prematura del marqués de Mirabeau, el proceso
prerrevolucionario hubiera concluido por la instauracién en
Francia de una monarquia constitucional mds o menos pare-
cida a la inglesa. :

No vamos a hacer aqui una historia de la Revolucién ;
nos interesa simplemente aclarar una parte del proceso ideo-
l6gico, y poner de relieve, como tipicos del sistema liberal,
los procedimientos de que se valieron los clubs para desenca-
denar motines y hacer aparecer su propia voluntad como la
voluntad general

Muchos fueron los que cooperaron a la formagién del es-

tado espiritual que hizo posible la Revolucion ; pocos, en cam-

big, los que tuvieron una influencia profunda, en su legisla-
clén, llama la atencién el hecho de que un hombre como
Voltaire no haya dejado el menor rastro en la obra intelec-
tual y politica de la Revolucidn, cuando tan grande fué su
influencia no s6lo en Francia, sino en toda Europa; en cam-
bio las ideas de Rousseau estdn presentes en todo momento y
fueron llevadas en la teoria y en la prictica hasta sus ultimas
consecuencias.

Al lado de Rousseau sigue en importancia la Enciclope-
dia, que «reunid contra el enemigo comun todas estas ideas
y aspiraciones : critica de la monarquia y de sus sostenes in-
telectuales, ateismo, sensualismo, elogio del siglo xviir, con-
siderado como siglo del progreso y de las luces, liberalismo




Lt e I

econ6mico, menosprecio de la civilizacién, apologfa de un
supuesto estado natural del hombre, en que todos serian igua-
les en derechos y en bienes...» (P. Gaxotte).

Hstas teorias fueron acogidas con entusiasmo principal-
mente por la tercera clase, porila burguesfa, no porque le
parecieran mejores, sino porque las crefa mds oportunas para
la consecucién de sus aspiraciones politicas y sociales. Por
todas partes nacieron clubs y sociedades literarias e intelec-
tuales que se comunicaban entre sf y que formaban un verda-
dero partido de la inteligencia. Coincidian todas ellas en su
devocién tedrica por el sistema inglés, que pronto tuvo oca-
sion de ser substituido por otra devocién mucho més exaltada
la de la Repiiblica Norteamericana : las colonias inglesas
recien libertadas se convirtieron en una especie de ideal Ar-
cadia feliz ; su papel para aquella sociedad francesa fué muy
semejante al que, para ciertos pazguatos contempordneos,
representd la U. R. 8. S. : el pais donde comienza una nueva
e inextinguible edad de oro, cuyo solo recuerdo basta para
hacer llorar.

Las cosas iban mal en Francia, no porque el pafs fuera
pobre, que era muy rico, sino porque el Hstado era pobre.
la monarquia débil, y las clases dirigentes ineptas. Para re-
mediar los males se convocaron los Estados Generales, cuyo
desarrollo fué copioso en incidentes, y que acabaron convir-
tiéndose en Asamblea, Constituyente, Hay una historia para-
lela de los sucesos de aquellas reuniones y de los sucesos re-
volucionarios que acontecian en calles y campos. Lafayette,
tipico representante de aquellos ingenuos idedlogos, que se
habia consagrado —segtin ¢l mismo dice en sus Memorias—
a la libertad del hombre y a la destruccién del despotismo,
actuaba en la Asa.ablea con la conviccién absoluta de que
habia de ser el legislador que salvara a la patria ; recién lle-
gado de América, donde peleara a lag érdenes de Wishington,
crefa en un Hstado ideal en el que existfan derechos y liber-
tades, pero de ningtin modo deberes ni restricciones ; para
¢l todo orden permanente del Estado era un principio de des-
potismo. - :

A Lafayette, en colaboracién con el abate Sieyes, Mounier v
Talleyrand, se debe la «Primera declaracion europea de los
derechos del hombre y del ciudadano», que fué votada por la
Asamblea el 27 de agosto de 1789. Dicen algunos de sus




pirrafos : «lia naturaleza ha hecho a los hombres libres e
iguales...»

«Todo hombre viene al mundo con derechog inalienables e

inviolables...»

«ll ejercicio de los derechos naturales no tiene mds limites
que los que aseguren del derecho de los demds miembros de la
sociedad al goce de los mismos beneficios...»

«Nadie puede ser sometido a leyes que no hayan sido
aprobadas por él o por sus representantes...» :

«... la Nacién- debe estar en condiciones de poder, en
ciertos casos, promover una reunion extraordinaria de dele-
gados, cuya unica misién consista en examinar, y sl es pre-
ciso corregir, las faltas que contenga la Constitucion.»

El error fundamental de esta Declaracién es que es justa-
mente una Declaracién de Derechos y no una declaracién de
deberes ; no se menta en ella para nada, ni se alude, la pala-
bra deber ; no se expresa en mnguna parte ni siquiera los de-
beres del ciudadano correlativos a sus derechos ; y se trataba
de derechos inalienables posteriores a la existencia de la
Constitucién misma : en esto, dos diseipulos de Rousseau y
de los teorizantes del Pacto Social, fueron mis alld que sus
maestros mismos. :

La Asamblea Constituyente desechd por gran mayoria una
proposicién en que se pedia timidamente que la lista de los
derechos del ciudadano fuera completada con una lista de
deberes.

FEl desarrollo de los sucesos revolucionarios tan concecidos,
el haber llegado la Revolucién a extremos que jamds se habia
propuesto, demostré que, para la instauracién de una Arcadia
feliz, no bastaba con una simple y parlamentaria declaracion
de derechos.

TLa Revolucién Francesa inaugurd también los procedi-
mientos democriticos que después tuvieron espléndido des-
arrollo en la Europa y en la América liberales : se jugaba con
el mito de la soberania popular, de la voluntad popular ; nada
podia hacerse que no fuera querido por el pueblo ; pero fieil
fué encontrar el procedimiento de dirigir la voluntad del pue-
blo ; los clubs fueron log verdaderos protagonistas de la Re-
volucién Francesa ; las masas desenfrenadas solo lo fueron en
apariencia ; los clubs, por medio de hojas impresas o por me-
dio de agitadores profesionales, creaban la voluntad popular,
que era su propia voluntad ; luego se excitaba al pueblo para




o

que tumultuosamente presentara sus exigencias, y asi se con-
seguia que se hiclera la voluntad del pueblo, que no era otra
que la voluntad de los ide6logos de los clubs.

Justamente lo que se ha visto después en los paises demo-
créticos : primero, se fomentaba la voluntad popular a través
de la Prensa, siempre en manos de la burguesia capitalista,
y a su servicio ; después se exigia el cumplimiento de esta vo-
luntad popular.

¢, Qué podemos decir nosotros ante la Revolucion Francesa,
sino limitarnos a transcribir unas oportunas palabras de José
Antonio? : «... la tinica manera de que la revolucién se salve
consiste en que se encuentre lo que las masas no tardarin en
llamar «un traidor» ... Los charlatanes sanguinarios de la Con-
vencién estaban llamados a ser barridos por las fuerzas reac-
cionarias ; Napoledn, cesdreo, consolidd por las armas y el
poder personal la estructura de la Francia modernar.

h) EL. LIBERALISMO ECONOMICO Y LA REVOLU-
CION INDUSTRIAL

Es necesario adoptar una actitud positiva frente al impor-
tante fenémeno de la Revolucién industrial europea, fruto del
liberalismo econémico y causa muy importante de los aconte-
cimientos mds importantes de los ultimos decenios, asi en el
orden politico, como en el social y aun en el espiritual.

Debe reconocerse que la revolucién industrial ocasiond al
hombre europeo innumerables males ; pero debe reconocerse
también que nos ha traido un nimero incalculable: de ventajas.
Por otra parte; el espectdculo del crecimiento de las formas
industriales es uno de los mds extraordinarios que se presentan
a la contemplacién desapasionada de la Historia.

No podemos compartir la actitud, un si es o no es ruso-
niana, de los que denigran la civilizacion actual y anhelan
una ilusoria vuelta a formas antiguas, y por tanto imposibles
de transportar a nuestro tiempo ; pero tampoco nos situamos
en la posicién de Lienin cuando anhelaba convertir a Rusia en
una especie de gigantesco Chicago. Creemos que la civilizacién
ge ha hecho para el hombre, y no el hombre para la civiliza-
cién. Adoptamos una actitud positiva ante los resultados de la




ZH g

revolucion industrial del siglo XIX, pero no ante la intima es-
tructura espiritual de la época. O sea, dicho de otra manera :
repudiamos las formas capitalistas, por inhumanas y por per-
judiciales para la seguridad y los fines del Estado.

El liberalismo econémico parte del principio de que el Es-
tado no debe intervenir para nada en los procesos de la econo-
mia, ni en forma restrictiva ni protectora ; su papel es el de
un simple espectador que, eso si, debe velar por que cada uno
de los miembros de la sociedad econémica pueda desarrollar
libremente sus derechos. Hstos derechos son escasamente li-
mitados, y mds por la naturaleza misma de los hechos eco-
némicos. que por la legislacién. El crecimiento de.las fuerzas
econémicas, asf situadas en absoluta libertad, es enorme. Tia
economia se convierte en la auténtica conductora de la poli-
tica, y asi vemos que el perfodo histérico comprendido entre
lag guerras napolednicas y la Gran Guerra se explica casi ex-
clusivamente —y hecha excepcién de algiin fendmeno ais-
lado— por la historia de la economia. Esta situacion com-
promete la vida misma de los estados y de las naciones, porque
su existencia como tales puede dejar de convenir, en un mo-
mento dado, a los magnates de la Banca o de la TIndustria de
un pais o de otro. O puede servir también para la persisten-
cia de cualquier monstruosidad nacional (o pseudonacional) ;
el mismo espiritu que pretendié disgregar a Hspafia en repu-
bliquitas, porque asi convenia a los industriales bilbainos o
catalanes, es el tnico lazo de unién que mantiene reunidos y
en conjunto activo a ese conglomerado de tierras y hombres
que se llama HEstados Unidos de América (hora es decirlo : los
Estados Unidos de América no son una entidad nacional ; no
son una patria, ni cosa parecida : son una estructura econd-
mica sostenida por los financieros judios de Wall Street : los
Estados Unidos se jugaron su existencia como epatria» en la
guerra de Secesion ; los Hstados del Sur representaban en
aquella guerra algo que pudiera. ser un principio histérico ;
fueron derrotmdos y con ia derrota quedé marcado el destmo‘
de los HE, UU.).

Pero no solo representan las formas liberalcapitalistas un
peligro para los Hstados ; lo son también para la vida misma
del hombre ; el capitalismo liberal, pese a sus principios ori-
ginales, concibe al hombre sumiso al aparato econémico y ser-
vidor de él. Lia dignidad del hombre queda rebajada, y sus
condiciones de vida dependen de las fluctuaciones del mercado.



R

Bl socialismo es, por una parte, la consecuencia ideoldgica de
liberalismo, pero por otra su consecuencia social. La subver
sidn | universal procede, por un lado y por otro, del libera-
lismo, exclusivamente.

Hs necesario aprovechar todos los elementos positivos de
ese gigantesco sistema y aplicarlos, modificada la estructura
espiritual que los produjo, al servicio de la Patria y al ser-
vicio del espanol. Espana necesita, porque asi lo exigen las
condiciones en que se desenvuelve el mundo contemporineo,
tener a su servicio las mds finas conquistas de la téenica mo-
derna, hija del liberalismo ; pero necesita hacer esto de tal
manera que no quede esclavizado el espafiol y en eonsecuen-
cia inutilizado para las mds elevadas empresas. Necesita ha-
cerlo con la férmula y solncién ofrecida por la Falange y por
el nacional-sindicalismo.

El liberalismo econémico ha sido la forma que alcanzé
més auge y mayor supervivencia de todas las nacidas del sis-
tema liberal. La historia politica europea del siglo pasado ha
registrado las modificaciones mds varids en las constitucio-
nes ; los principios fundamentales del liberalismo han sufrido
una revisién tras otra ; las formas econémicas quedaron in-
tactas, hasta que, de una parte la revolucidn socialista y de
otra la fascista, lag pusieron en peligro, Aun asi, todavia el li-
beralismo es la manera de organizar la economia en la mayor
parte de los pafses democrdticos, y se mantiene en ellos con
tal vigor, que si las demds formas liberales —politicas o socia-
les— persisten, es inicamente porque asi conviene al mayor
servicio del capitalismo. :

i) ALGUNAS IDEAS DE JOSE ANTONIO ENJUICTAN-
DO EL LIBERALISMO COMO FENOMENO GENERAL

J. Bs del mayor interés concluir esta ligera exposicién de lag
doctrinas y los hechos liberales con el juicio que merecieron
al Fundador de la Falange y del Estado nacional-sindicalista,
José Antonio Primo de Rivera.

Leit-motiv de muchos de sus discursos y escritos, fueron
estas sus ideas sobre el liberalismo, que no se cansaban de ex-
poner siempre que se presentaba ocasién para ello. Ejereicio
politico necesario, ya que el nacional-sindicalismo ofrecfa uno




‘de los filos de su espada contra el mundo socialista, reservaba

el otro para el liberal, al fin y al cabo materialistas ambos.
Transeribimos a continuacién algunos pdrrafos de JUSE

ANTONIO entresacados de los sigulentes discursos :

Discurso fundacional de la Falange (29 de octubre de 19833).

Discurso de proclamacién de F. E. y de las J. 0. N. 8. (Valla-
dolid, 4 de marzo de 1934).

Ante una encrucijada en la historia politica y econdmica del mundo
(Madrid, 9 de abril de 1935).

«Como el Estado liberal fué un servidor de esta doctrina
(el rusonianismo), vino a constituirse, no ya en el ejecutor re-
suelto de los destinos patrios, sino en el espectador de las lu-
chas electorales. Para el Estado liberal sélo era lo importante
que en las mesas de votacién hubiera sentado un nimero de-
terminado de senores; que las elecciones empezaran a las
ocho y acabaran a las cualro ; que no se rompieran las urnas...
cuando el ser rotas es el mds noble destino de todas las urnas.
Después, a respetar tranquilamente lo que de las urnas saliera,
como si a ¢l no le importase nada. Hs decir, que los gober-
nantes liberales no crefan ni siquiera en su misién propia ;
no crefan que ellos mismos estuvieran alli cumpliendo un res-
petable deber, sino que todo el que pensara lo contrario y se
propusiera asaltar el Estado, por las buenas o por las malas,
tenia igual derecho a decirlo y a intentarlo que los guardianes
del Estado mismo a defenderlo.» j

. «De ahi vino el sistema democrdtico, que es, en primer
lugar, el mds ruidoso gistema de derroche de energias...»

«Vino después la pérdida de la unidad espiritual de los
pueblos, porque, como el sistema funcionaba sobre el logro de
las mayorias, todo aquel que aspiraba a ganar el sistema te-
nia que procurarse la mayoria de los sufragios. Y tenia que
procurdrselos robindolos, si era preciso, a los otros partidos ;
v para ello no tenfa que vacilar en calumniarlos, en verter so-
bre ellos las peores injurias, en faltar deliberadamente a la
verdad, en no desperdiciar un solo resorte de mentira y de
envilecimiento...»

«Por tltimo, el Estado liberal vino a depararnos la escla-
vitud econdmica, porque a los obreros, con frigico sarcasmo,
se les decfa : «Sois libres de trabajar lo que queriis; nadie
puede compeleros a que aceptéis unas y otras condiciones ;




sy Hps

ahora bien : como nosotros somos los ricos, os ofrecemos lag
condiciones que nos parecen ; vosotros, ciudadanos libres, si
no queréis, no estdis obligados a aceptarlas; pero vosotros,
ciudadanos pobres, si no aceptdis las condiciones que nosotros
os impongamos, moriréis de hambre rodeados de la mayor dig-
nidad liberal». Y asi verfais cémo en los paises donde se ha
llegado a tener Parlamentos mds brillantes e instituciones de-
mocriticas mds finas, no tenfais mds que separaros unos cien-
tos de metros de los barrios lujosos para encontraros con tu-
guriog infectos donde vivian hacinados los obreros y sus fa-
milias, en limite de decoro easi infrahumano.» :
(29 de octubre de 1933.)

«... estamos divididos en partidos politicos ; los partidos
politicos estin llenos de inmundicias ; pero por encima y por
debajo de esas inmundicias, hay una honda explicacién de los
partidos politicos, que es la que debiera bastar para hacerlos
0diosos.»

«Los partidos politicos nacen el dia en que se pierde la
nocién de que existe sobre los hombres una verdad, bajo cuyo
giono los pueblos y los hombres cumplen una misgién en la
vida...» «Lilega un momento en que se les dice a los hombres
que ni la mentira ni la verdad son categorias absolutas, que
todo puede discutirse, que todo puede resolverse por los votos ;
v entonces se puede decidir a votos si la Pafria debe seguir
unida o debe suicidarse, y hasta si existe o no existe Dios...»

(Valladolid, 4 de marzo de 1934.)

«F1 liberalismo... tiene su gran época, aquella en que ins-
tala a todos log hombres en igualdad ante la ley, conquista de -
la que ya no se podréd volver atrés nunca. Pero lograda esta
conquista y pasada esta gran época, el liberalismo empieza
a enconfrarse sin nada que hacer y se entretiene en destruirse

a si mismo.» |
(Madrid, 9 de abril de 1835.) -

A este trigico final, a esta autodestruccién a que se ha en-
tregado el liberalismo, estamos asistiendo los que hemos te-
nido la suerte de nacer en estos afios del mundo y de Espafia.
Muy buena parte nos cupo a nosotros en acelerar el proceso
de destruccion. :

i ARRIBA ESPANA'!







EDITORA NACIONAL




